# APTOMORREM

ONTEMPORARY ART MAGAZINE NO 15 SPRING 201

"CONTEMPORARY ITALIAN ART"

ARTIST PROFILE: FARIDEH LASHA

WORKS BY:

SAMIRA ALIKHANZADEH, ACHILLE BONITO OLIVA, CARLO BERARDI, ENRICO CRISPOLITY, FRANCINE DAGENAIS, ABBAS DANESHVARI, MOHAMMAD HOSSEIN EMAD, ALI ETTEHAD, GINA FAIRLE, MEDIA FARZIN, ANDREA FITZPATRICK, GIOVANNI IOVANE, BEHNAM KAMRANI, FARIDEH LASHAI, EDWARD LOUCIE-SMITH, MARCO MENEGUZZO, SHAHEEN MERALI, RASHED RANA, ALIREZA SAMIAZAR

12ZN 5009-9POA



**FARIDEH LASHAI** 

BEINGS

ABBAS DANESHVARI

Abbas Daneshvari is Professor of Art History and Chair of the Department of Art at California State University, Los Angeles. He is the Editor in Chief for Islamic Art and Architecture of Mazda Publishers, Inc. and the editor of several collective publications.

When I first saw Farideh Lashai's paintings, my immediate reaction was visceral and not intellectual. The furthest thing from my mind was to offer an intellectual analysis. I remember that I felt at a loss for words because, for once, it was easier for me to submit myself emotionally to the paintings than to explain them. I puzzled, "Where do I find the words to express the lyrical complexity of her art?" I found myself fearful of retreating into art historical analysis and thus, at least to my own mind, contaminating, and limiting the infinity of my feelings about her works. I knew then that the best words to illuminate her productions were poems. Poems as lyrical as her canvases—poems that would run parallel to her paintings, just as her videos emotionally complement and elucidate the vastness of her painted imagery.

Lashai's depictions of nature are breathtaking. Her landscapes are both beautiful and terrifying.1 Abstract, gestural and often hermeneutically violent, they are exquisite and inviting (figures 1-5). Grace is the distinguishing quality of her works. Farideh Lashai's paintings are clearly the result of an undeniable authenticity, of her refusal to be meretricious. This explains why her undecipherable landscapes feel familiar and heartfelt. The mass of colours and lines in her paintings murmur a primordial poetry that renders her scenes sublime. Her videos projected onto paintings formulate new aesthetic approaches and dissolve the dividing lines between paint-

ing, motion pictures, music and literature. When I read that her paintings are compared to the works of Tobey and Twombly, I feel the travesty of justice to the scope of her art. I do not mean to be supercilious about either Tobey or Twombly as I admire their work, but it is much too abstract to evoke such feelings. Lashai's trees, for example, are almost sentient (the notion of pathetic fallacy does not apply here).2 She has captured their lives rather than simply express how she feels about them. This is a distinguishing factor when comparing them to the works of the American abstract expressionists, who are ultimately to be understood more by the force of theory than nature herself.

#### **Appropriations**

But I am a historian and analysis, after all, to coin a phrase from Lashai's Rabbit in Wonderland, is my rabbit hole. So, let me begin with her appropriations of Manet's Luncheon on the Grass (Déjeuner sur l'herbe), painted in 1862-63 and considered the second most scandalous painting in the Salon des Refusés exhibition of 1863. The first was James Abott McNeill Whistler's The White Girl (later renamed Symphony in White number 1). Almost everyone who writes about Manet discusses the outrageous quality of the painting, after Zola's shock and his subsequent critique of Luncheon regarding the presence of a nude

Farideh Lashai's paintings are clearly the result of an undeniable authenticity, of her refusal to be meretricious. This explains why her undecipherable landscapes feel familiar and heartfelt. The mass of colours and lines in her paintings murmur a primordial poetry that renders her scenes sublime. Her videos projected onto paintings formulate new aesthetic approaches and dissolve the dividing lines between painting, motion pictures, music and literature.



and a rather realistically rendered woman picnicking with two fully dressed men. However, the shock of Manet's Luncheon was far more essential than his unreasonable assemblage. Luncheon's shock came from how it undermined the Truth-centered values of the old world and had metamorphosed the gods into modern men. It is within this context of change, from one perspective to another, that Jeff Koons also appropriated Manet's imagery in 1985. Thus I would like to show that, whether the artist is conscious or not of this symbolism, the appropriation of Manet's Luncheon in various forms and techniques by Farideh Lashai should be read and, after analysis, seen as the quintessential sign of Iran's struggle for a new identity. In fact, the collective of the appropriated images signal Iran's aesthetic independence from the European empire of modernism.

To clarify the above point, let us remember that to appropriate is both to acknowledge an earlier value and also to reinterpret and restructure the original for a different context and setting. To appropriate also acknowledges that the earlier version is not complete and needs to be supplemented and, at times, even supplanted. Manet's Luncheon on the Grass was an appropriation of Raphael and Marcantonio Raimondi's Judgement of Paris. By so doing, Manet capsised and deconstructed the message of the appropriated work. Last but not least, appropriation undermines the cherished notion of an originary

1-Farideh Lashaei, Untitled (2002), oil on canvas, 200×200 cm, private collection, Tehran.

۱- فریده لاشایی، بدون عنوان (۱۳۸۱)، رنگ روغن روی بوم، ۲۰۰×۲۰۰ سانتی متر، مجموعه خصوصی، تهران.

and renders all ideas and forms as copies of copies—of course, diegetic copies, subject to open-ended hermeneutical constructs.

Let us begin with Lashai's three appropriations of Manet's Luncheon on the Grass, painted in 1863.3 Luncheon signaled a phenomenal change in the outlooks and tastes of the western world, especially the shift from a Truth-centered world of gods (symbolised by their classical signs) to the human-centred (nihilistic) world of men. Above all it communicated the bravado of modern man and his ability to shape the course of events and the life of all men on the planet. Superficially, Manet's painting was seen as a mockery of art as the poet Antonin Proust's report regarding the "howls of laughter" that were "heard from Manet's canvases a mile away" indicated. Others expressed vigorous disdain of its lurid theme. However, Luncheon was audacious not because of the presence of a nude female (of not so classical proportions) picnicking with two dressed, contemporary Parisians, but because





2- Frideh Lashai, *Untitled* (2006), oil on canvas, 100×100 cm, private collection, Tehran.

۲- فریده لاشایی، بدون عنوان (۱۳۸۵)،
رنگروغن روی بوم، ۱۰۰×۱۰۰ سانتیمتر، مجموعه خصوصی، تهران.

it undermined and deconstructed the role of tradition, gods and all other authoritative structures. Manet's composition was an appropriation of the feast (or the picnic) of the gods of the ancient world (figure 4). As was the custom of the Christian theologians, these same gods were usurped by Christianity and symbolised Christian ideals. We may thus easily conclude that Manet had kept the female nude, either consciously or unconsciously, so as to maintain the work's iconographic connection to its profoundly meaningful historical precedents, namely the gods of the Judgment of Paris. Of course, at the time of Manet, the Judgment of Paris by Raphael was lost. However a tapestry copy of the original by Marcantonio Raimondi was available for viewing at the Louvre. Earlier sculptures of the two festive gods and their female companion were also extant in a few other European locations. By appropriating the Judgment of Paris, Manet was re-interpreting the notion of governance as earthly rather than divine and metaphysical. He was erasing the Olympian light of authority and investing the banal and the daily with the powers that be. In Manet, gods become men, ordinary contemporary men. He was disdained because he had overturned history and pointed out the anachronisms of the Truthcentered beliefs and worlds. We know that this was Manet's teleology as he also communicated the same message in Olympia (based on Titian's Venus of Urbino and clearly a reworking of Goya's Naked Maja) and also in his painting The Balcony (based on Goya's Majas on the Balcony). These reveal his obsession to capsise history's myths and to transform them into modern and contemporary realities. In Manet, there is a shift from the metaphysical and the ideal to the earthly and the banal.

Lashai's appropriations of Manet's Luncheon take place on a number of levels. In one, Manet's work is projected onto one of her gestural paintings. The gestural acts are far starker than the faded projection of Manet's Luncheon. This juxtaposition takes Manet's work across the nineteenth and into the twenty-first century. Of course, history has a way of piling layers upon layers, collaging randomly and without any preordained plans. Now a new



dimension is brought into Manet's Luncheon that only time could have made possible. Yet, these assimilations across time do relegate the work to the uncanny and the mysterious. Moreover, it allows Lashai, through such personal subjective and emotional acts, to claim Manet's work as her own. In other contemporary terms, as Woody Allen suggests in his brilliant short story, The Kugglemass Episode, every reading of a story becomes a part of the text and the reader is forever injected into the story. In another version Lashai projects animated photographs of Iranian figures, arranged after Manet's, against a landscape that is remotely reminiscent of Van Gogh's Starry Night. The lower part of the painting is filled with Persian writing which indicates the shift in the context of its significance. At the centre is a tree reaching up to the sky. Is Lashai referencing the tree of life or the navel of earth? The work binds east and west, past and present, and above all, it communicates a sense of the universality of symbols experienced across time zones and cultural geographies. Most of all, as Manet usurped the ancient models and made them modern, Lashai has taken European models and Persianised them.

This point can be made clear in our discussion of the third and the most significant of the three appropriations of Manet's *Luncheon*. In this case Lashai has projected a photographic image of two young Iranian men and one Iranian woman (wrapped by a mantle), against a background of inscriptions that repeat the phrase

4- Frideh Lashai, *Untitled*, from the *Caspian Sea* series (1992), oil and pencil on canvas, 120×140 cm.

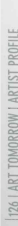
۴- فریده لاشایی، بدون عنوان، از مجموعه دریای خزر (۱۳۷۱)، رنگروغن و مداد روی بوم، ۱۲۰×۱۴۰ سانتیمتر.

Breakfast at the Park Mellat. The characters, though conpositionally after Manet's Luncheon, are now wholly Irnian; and the setting, by the virtue of the inscription, halso become Iranian (figure 6).

Thus, if Manet's Luncheon signaled the end of the ol Europe and the beginning of a new Europe, then Las hai, by appropriating Manet's Luncheon and Persianisin it, signals the end of Europe in Iran and the beginnin of Iranian aesthetic self-determinism. As I have said, i appropriations are reinventions and reinterpretations of the appropriated, then they signal a change in the course of history and they signal a change in the defining values and perspectives of the appropriator's time. The transformations of ancient gods into modern men and the transformation of those modern men into Iranian folk is an exciting sign of Iran's artistic liberation and freedom from Europe. Manet certainly reversed the order of causation from gods to men and Lashai has reversed it from European to Iranian.

<sup>3-</sup> Frideh Lashai, *Untitled*, from the *Trees* series (2011), oil, acrylic and pencil on canvas, 170×150 cm, private collection, Tehran.

۳– فریده لاشایی، بدون عنوان، از مجموعه درختان (۱۳۹۰)، رنگروغن، اکریلیک و مداد روی بوم، ۱۷۰×۱۷۰ سانتیمتر، مجموعه خصوصی، تهران.





# Nature versus Being

The contrast between Lashai's vision of nature and her view of beings is revealing. Nature in her paintings is abstract, sensuous, mysterious, unfathomable, open and painterly. One might add, it is also impulsive and emotional. Her humanity and animals are, on the other hand, quite well-defined. They are linear and spatially closed. If her nature is unnamable, her beings fit into nomenclature. The beings in her paintings, by virtue of their realistic appearances, exude a sense of cultural order, imply rational constructions, and appear measurable. On the other hand, nature evokes a sense of primordial ethos. For example, the crows are ideological and impervious to the inner light, the rabbits are innocent victims of ideology and men appear as various sorts, from clowns to politicians. Her Rabbit in Wonderland, inspired by Lewis Carroll's Alice in Wonderland, is a series of six paintings with 4'30" of video projected over painted imagery.4 The first section of Rabbit in Wonderland is an animation video of two rabbits meeting and having a baby. In the second partof the animation video projected onto her paintings, a raven, an ideological character, joins a father and son (Toto, the Italian clown, and his son, Ninetto). Both characters are taken from Pier Paolo Pasolini's movie The Hawks and the Sparrows (Uccellaci e Uccellini, 1966) (figures 7, 8). Of course, in Pasolini's movie, the political commentaries of the raven bore the peasants who kill and eat it. In Lashai's world, the raven, similar to Kafka's character in The Hunger Artist, survives. However, Kafka's hunger artist starved himself because he could not find anything that he liked to eat and Lashai's

5- Frideh Lashai, *Untitled*, from the *Pomegranates* series (2004), oil and charcoal on canvas, 150×100 cm, Credit Suisse Collection, Dubai

۵– فریده لاشایی، بدون عنوان، از مجموعه انارها (۱۳۸۳)، رنگروغن و زغال روی بوم، ۱۵۰×۱۵۰ سانتی متر، مجموعه کردیت سوئیس، دوبی.

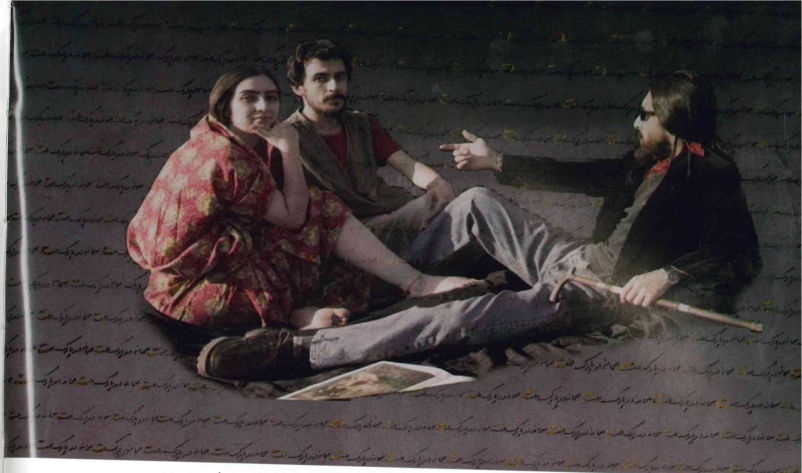
ravens (now crows) seem to like everything that they are offered to eat. In the third segment, the rabbit jumps into the mouth of a Cheshire cat whose body defines the map of Iran. Now the rabbits multiply and populate the Iranian territory. In the fourth segment, the ravens turn into crows and feast on dishes designed by Sani' al-Mulk (figure 9). Then the crows, with book and stick in hand, intimidate the hungry rabbit and impel it to leave. In the fifth segment, the rabbit joins the former Iranian premier, Dr. Mohammad Mossadegh, and converses with the man, who happens to find everything "queer today." What are we to gather from these nonsequitur juxtapositions? On the surface, the rabbits are the people of Iran and the raven represents the ideological government. Dr. Mossadegh is a hapless man whose visions could not be fulfilled in a world of madness and avarice. But more than this, through it all, her beings occupy a nature that is beyond their understanding and intellectual approximation. Often her rabbits, like characters struck by a mysterious and powerful force, stand observing nature from an emotional distance. It is almost as if nature and beings in Lashai's works have arisen from two separate sources of causation (figure 10).

Yet what makes such a diversity so coexistent and even cohesive? On the face of it the vastly different existential senses between man and nature should raise a certain emotional and visual dissonance. It does not because this is simply how we live. We have, through our narratives, become myopic and frozen in both time and space. We try to ignore the flux of nature, though we remain fascinated by it. Look at her rabbits! They are simply astounded by this wondrous landscape, though they are enslaved by their own limitations.

In the last analysis, there is something quite postmodern here. Beneath the serene façade of her imagery there are the Kierkegaardian and Nietzschean dictums that absolute knowledge causes inertia and is a disease. Her raven best exemplifies this view and its innocent victims are the uninitiated rabbits. Absolute knowledge (ideology) is the ghost that needs to be exorcised out of nature.

# Synchrony versus Diachrony

Lashai's video projections onto canvases are plays of diachronic and synchronic readings and perceptions. These works fuse the sphere of perception across time (music, film, reading novels) with the instantaneous sphere of comprehension (a painted canvas, a photograph of



someone we know, etc.). The video of lovers, Layli wa Majnun, is diachronic. It plays out like a symphony and needs to be absorbed in a given span of time. The background's painting is synchronic. So movement and change are played out against a stable and unchanging set design. This scheme is akin to theatrical productions, with one major caveat. Traditionally set designs play a marginal role in elucidating the diachronic theatrical production. They establish the venue and the context within which the unfolding of the story becomes credible. However, in Lashai's Layli wa Majnun, for example, the set design is neither marginal to the story nor elucidating it. If anything, it further mystifies it. Her background paintings magnify the mystery of their love and connection. First, Majnun is shown sleeping alone, then Layli offers Majnun a pomegranate whose seeds fall out and run along the ground. And, lastly, the lovers are in an embrace. During their embrace, a dog, perhaps a symbol of their fidelity, walks by, dominating the picture plane and obscuring the lovers. Above the embracing Layli and Majnun appears a two- person version of Lashai's interpretation of Manet's Luncheon.

Layli wa Majnun is a scene out of Eden. All the identifying paradisiac signs are present: love, pomegranate (a symbol of paradise and the self-sacrificing blood of the lovers), a dog (a symbol of fidelity) and nature (the nude goddess). Is this a new version of Jan Van Eyck's Marriage of Arnolfini? The chasm between the enslaved female in the Marriage of Arnolfini (servile to her husband) and the liberated female in Lashai's Layli wa Majnun is phenomenal. All through this essay I have been keenly aware of Lashai's message of our divided perceptions: of nature and of men. And yet, for me, her Layli wa Majnun has overcome the fatality of our divided visions and divided souls.

6- Frideh Lashai, *Le déjeuner au Park Mellat* (2010), still from projected video on painting, video ed. of 3 on unique painting, oil, acrylic and pencil on canvas, sound, 150×150 cm.

۶– فریده لاشایی، صبحانه در پارک ملت (۱۳۸۹)، نمایی از انیمیشن تابانده شده بر روی نقاشی، رنگروغن، اکریلیک و مداد روی بوم همراه با صدا، ۱۵۰×۱۰۰ سانتیمتر.

Farideh Lashai's works are much too complex to be studied and understood in a few such articles. Scholarly research on her work and on Iranian contemporary art is clearly growing and I hope that sooner, rather than later, a major study will be devoted to her *oeuvre*.

# Endnotes:

- 1- Amin Moghadam speaks of how the red lines show the trail of blood in the history of Iranian people. See Farideh Lashai, *Rabbit in Wonderland*, press release, Gallery Isabelle Van Den Eynde, Dubai, 2010.
- 2- For an excellent article on the significance of trees in Lashai's art see, NimaSagharchi, *I don't want to be a tree; I want to be its meaning*, catalogue of Exhibition, Contemporary Istanbul, 2008.
- 3- For Manet's Luncheon see, Ross King, The Judgment of Paris, New York, 2006 and Paul Hayes Tucker, Manet's Le Déjeuner sur l'herbe, Cambridge University Press, 1998.
- 4- I am only offering a short summary since Ashok Adicéam has already described these steps in his article. See *In the Land of Wonders*, catalogue of Exhibition, Gallery Isabelle Van Den Eynde, Dubai, 2010, pp. 2-19.

# فريده لاشايي

# طبیعت بهشتی و درد و رنج ماورایی جانداران

# عباسدانشوری

. دکتر عباس دانشــوری اســتاد تاریخ هنر و مدیر گروه هنر در دانشــگا التی کالیفرنیا، لس آنجلس، و پژوهشــگری برجســته در زمینه هنر ایران ست. وی همچنین سردبیر بخش هنر و معماری اسلامی انتشارات مزدا (Mazda Publishers, Inc) و مؤلف مقالات متعدد هنری است.

وقتی که برای نخستین بار به نقاشی های فریده لاشایی نگاه می کردم، واکنش بلادرنگ من غریزی بود و نه برخاسته از اندیشه. ارائه تحلیلی فکری، آخرین چیزی بود که در ذهن داشته. به یاد می آورم که زبانم قاصر از گفتن بود، چراکه درگیری عاطفی من با آن نقاشیها راحت تر از تشریحشان بود. حیران این مسأله بودم که «از کجا واژگانی را بیابم که گویای پیچیدگی هنر او باشد؟» از آن هراسان بودم که در دام تحلیل تاریخی هنر بیافتم و دست کم در ذهن خودم، آلوده آن شوم و این تحلیل، احساسات بی کرانم را درباره آثارش محدود کند. می دانستم که اشعار بهترین کلماتی هستند که می توانند آثار او را بازنمایانند؛ اشعاری که به اندازه بومهای او شورانگیز باشند - اشعاری که به اندازه نقاشیهایش ساری و جاری باشند، همچون فیلمهایش که از نظر عاطفی به کمال مى رسند و وسعت تخيلات نقاشى شدهاش را روشن مى كنند.

نقاشی های طبیعت لاشایی نفس گیرند و منظره هایش زیبا و ترسناک. ٔ مناظری انتزاعی و با ایما و اشاره که اغلب از نظر سفرنگشناسی خشن هستند و درعین حال ظریف و وسوسه کننده (تصاویر ۵–۱). وقار ویژگی ممتاز آثار اوست. نقاشیهای فریده لاشایی آشکارا محصول اصالت غیرقابل انکارِ امتناع او از درافتادن به ورطهای پرزرق وبرق و ظاهرفریب است. این است دلیلی که منظرههای رمزآمیز او را آشنا و صمیمی مینمایاند. انبوه رنگها و خطوط در نقاشیهایش شعری ازلی را زمزمه می کنند که به منظرههای او تعالی می بخشند. ویدئوهایش که بر نقاشیها به تصویر کشیده می شوند، رهیافتهای زیبایی شناسانه جدیدی را شکل می بخشند و خطوط معنابخش میان نقاشی، فیلم، موسیقی و ادبیات ناپدید می شوند. وقتی می خوانم که نقاشی هایش با آثار توبی و تومبلی مقایسه می شوند، احساس می کنم که این مسخره کردن قلمروی هنر اوست. منظور من این نیست که به توبی یا تومبلی نگاهی تکبراًمیز داشته باشم، بلکه أثار ایشان را میستایم، اما آثارشان آن قدر انتزاعی است که قادر به تحریک چنین عواطفی نیستند. برای مثال درختان لاشایی تقریباً دارای احساس اند (البته در اینجا سفسطه رقتانگیزی وجود ندارد). او بهجای این که بهسادگی چگونگی احساس خود را درباره آنها ابراز کند، زندگی آنها را تسخیر کرده است. در هنگام مقایسه آثار او با آثار نقاشان انتزاعی امریکایی که آثارشان را نهایتاً میتوان به زور تئوری فهمید تا ذات خود آثار، مؤلفه متمایز کنندهای وجود دارد.

با همه این احوال، من مورخ هنر هستم و تحلیل گر، و اگر بخواهم عبارتی را با الهام از اثر لاشایی خر گوش در سرزمین عجایب به کار ببرم این سوراخ خرگوش من است. بنابراین بگذارید با برداشتهای او از اثر مانه، ضیافت ناهار در چمنزار" آغاز کنم که در سالهای ۱۸۶۲ و ۱۸۶۳ نقاشی شد و دومین نقاشی شوکه کننده در نمایشگاه سالن مردودین ٔ به سال ۱۸۶۳ قلمداد شد – مقام نخست به نقاشي دختر سفيد، اثر جيمز اَباتٍ مكنيل ويسلر رسید (که البته بعدها به سمفونی در سفید شماره ۱تغییر نام داد). تقریباً هرکسی که در مورد مانه حرف می زند به کیفیت تکان دهنده این نقاشی می پردازد، کمااین که زولا دچار م شمك شد و نقد متعاقب او از ضيافت ناهار در ارتباط است با حضور زني برهنه و

که از تابلوی ضیافت ناهار به وجود می آمد خیلی اساسی تر از همنشست نامعقول خود اثر بود. شوکِ ضیافت ناهار از این موضوع ناشی می شد که این اثر چگونه ارزشهای حقیقت محور دنیای قدیم را از پایه سست می کرد و ایزدان را در هیأت انسان های مدرن به تجسد می کشید. و این در ذات خود تغییر نهفته است، از منظری به منظر دیگر، کمااین که جِف کونز نیز در سال ۱۹۸۵ برداشتی از تخیلات مانه را خلق کرد. افزون بر این، میخواهم نشان دهم که آیا هنرمند از این نمادگرایی خودآگاهی دارد یا نه اقتباس لاشایی از ضیافت ناهار در اشکال و تکنیکهای مختلف باید خوانده شوند و پس از تجزیه و تحلیل، آن را نشانهای ناب از چالش ایران برای هویتی تازه باید دید. در واقع، مجموع تصاویر اقتباس شده نشان از استقلال زیبایی شناسانه ایران از امپراتوری اروپایی مدرنیسم دارد.

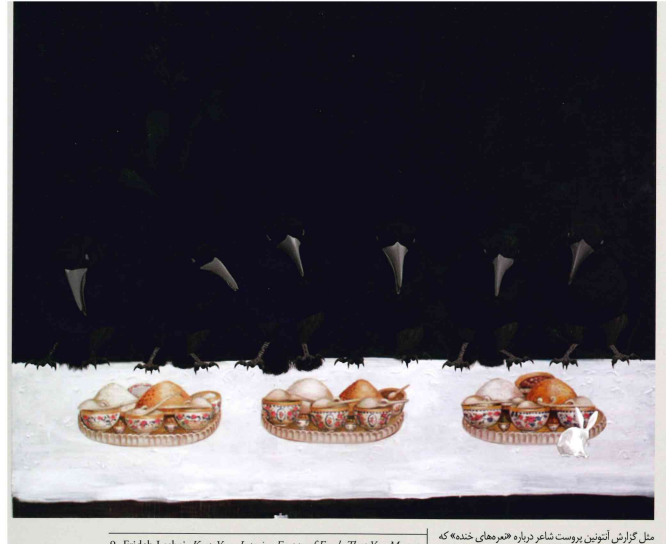
در تبیین گفته فوق، باید به یاد داشته باشیم که اقتباس کردن هم به ارزش اثر پیشین اذعان دارد و هم بازخوانی و بازسازی اثر اصلی در بافت و فضایی متفاوت است. افزون بر این، برداشت کردن به این نکته هم معترف است که نسخه پیشین کامل نیست و به تکمیل و حتی در بعضی اوقات جایگزینی محتاج است. خود اثر ضیافت ناهار در چمنزار مانه برداشتی از قضاوت پاریس، اثر رافائل و مارک آنتونیو رایموندی است. با چنین حرکتی، در واقع، مانه پیام اثر مورد تصرف را واژگون و واسازی کرده است. آخرین و نه كم هميت ترين مورد اين كه اقتباس، حس پرورش يافته اثر اوليه را سست و تمامي ايده را ترجمه می کند و تصویری از تصاویر را شکل می بخشد - البته تصاویری روایی که مشمول ساختارهای هرمنوتیکی بیپایان میشوند.

بگذارید از سه برداشتی که لاشایی از اثر ضیافت ناهار در چمنزار مانه ٔ انجام داده است، شروع کنم. این اثر حاکی از تغییر خارق العادهای در دیدگاهها و سلایق دنیای غرب بود، بهخصوص جابهجایی دنیای حقیقت محور ایزدان (که توسط سه نشانه کلاسیکشان نمادینه شدهاند) با دنیای انسان محور (نیهلیستی) بشر. ورای همه اینها، این اثر اعتمادیهنفس انسان مدرن و قابلیت او را در شکل بخشیدن به جریان حوادث و زندگی همه انسانها بر روی کره زمین فاش می سازد. نقاشی مانه به دیدی سطحی نگر اسباب خنده هنر دانسته شده است، درست

10- Frideh Lashai, Gone Down the Rabbit Hole (2010) still from projected video on painting, 5", ed. of 3 + 2 AP, oil, acrylic and pencil on canvas, sound, 200×90 cm.

۱۰ فریده لاشایی، بهدنبال راهی دشوار (۱۳۸۹)، نمایی از انیمیشن تابانده شده بر روی نقاشی، ۵دقیقه، اکربلیک و مداد روی بوم همراه با صدا، ۲۰۰×۲۰۰ سانتیمتر.

غیرقابل انکار امتناع او از درافتادن به ورطهای یرزرق و برق و ظاهرفریب است. این است دلیلی که منظره های رمزآمیز او را آشنا و صمیمی می نمایاند. نبوه رنگها و خُطوط در نقاشی هایش شعری ازلی را زمزمهٔ میکنند که به منظرههای او تعالی میبخ ویدئوهایش که بـر نقاشـیها بـه تصویر کشـیده می شوند، رهیافت های زیبایی شناسانه جدیدی را شـکل میبخشـند و خطوط معنابخش میان نقاشـی،



«از فاصله یکمایلی از بومهای نقاشی مانه شنیده میشوند».

دیگران اشمئزاز قاطعانه خود را از بن مایه شهوت آلود این اثر ابراز

داشتند. با وجود این اما ضیافت ناهار اثری متهورانه بود، نه به

خاطر حضور زنی عریان - که چندان واجد تناسبات کلاسیک

نیست – که با دو مرد پاریسی کاملا ملبس به پوشش معاصر

به پیکنیک رفته است، بلکه بدان دلیل که این اثر نقش سنت،

9- Frideh Lashai, Keep Your Interior Empty of Food; That You Mayest Behold There in the Light of Interior (2010), still from projected video on painting, 4:30", ed. of 3+2 AP, oil, acrylic and pencil on canvas, sound, 180×200 cm.

۹- فریده لاشایی، گر تو این انبان ز نان خالی کنی؛ پر ز گوهرهای اجلالی کنی (۱۳۸۹)، نمایی از انیمیشن تابانده شده بر روی نقاشی، ۴دقیقه و ۳۰ثانیه، رنگروغن، اکریلیک و مداد روی بوم همراه با صدا، ۲۰۰×۱۸۰ سانتی متر.



نقاشيهاي فريده لاشايي أشكارا محصول اصالت فیلم، موسیقی و ادبیات ناپدید میشوند.











8- Frideh Lashai, I Come From a Land of Ideology (2010), still from projected video on painting, 4:30", ed. of 3+2 AP, oil, acrylic and pencil on canvas, sound, 190×190 cm, collection of Edward Tyler Nahem, New York.

٨- فريده لاشايي، من از سرزمين ايدئولوژي مي أيم (١٣٨٩)، نمايي از انيميش تابانده شده بر روی نقاشی، ۴ دقیقه و ۳۰ ثانیه، رنگروغن، اکریلیک و مداد روی بوم همراه با صدا، ۱۹۰×۱۹۰ سانتیمتر، مجموعه ادوارد تیلر نام، نیویورک

و بهوضوح کار مجددی است از مایای عربان، اثر گویا) و همین طور در نقاشی دیگری با عنوان بالكن (كه مبتني است بر ماياها در بالكن، أثر گويا). همه اينها بيانگر وسوسه فكري او در واژگون سازی اسطورههای تاریخی و تبدیل آنها به واقعیات مدرن و معاصر است. در آثار مانه نوعی جابه جایی از مقام لاهوتی و آرمانی به مقام ناسوتی و مبتذل دیده می شود.

اقتباسهای لاشایی از ضیافت ناهار مانه در چند سطح اتفاق می افتد: در یکی، فریده لاشایی اثری از مانه را بر روی نقاشی حالتی از خود نشان می دهد. حر کات حالتمند بسیار قدرتمندتر از نمایش رنگ بریده ضیافت ناهار هستند. این همنشینی اثر مانه را از سده نوزدهم به سده بیستویکم می برد. البته تاریخ راهی برای لایه بر لایه گذاشتن دارد؛ کلاژ کاری اتقاقی و بدون هیچگونه طرح از پیش مقدرشده. هماکنون بعد تازهای به ضیافت ناهار افزون شده است که تنها زُمان چنین امری را میسر کرده است. اما هنوز این همخوانیها در طول زمان این اثر را فوق العاده و رمز آمیز می کند. علاوه بر این، این امکان را به لاشایی می دهد تا با ذهنیتی شخصی و حرکاتی پرشور ادعا کند که اثر مانه از آن اوست؛ در اصطلاح معاصر دیگری، همان گونه که وودی آلن در داستان کوتاه شاهکار خُود، اپیزود کو گلمس - که هربار خواندن داستان جزئی از متن آن به حساب می آید و خواننده تا ابد در داستان تزریق می شود. در نسخه دیگری لاشایی عکسهای متحرکی از شخصیتهای ایرانی را بر روی منظرهای که دورادور یادآور اثر شب پرستاره ون گوگ است، قرار میدهد. قسمت پایین نقاشی پر است از نوشتههای فارسی که نشان دهنده تغییری در بافت پراهمیت آن است. در مرکز نقاشی هم درختی وجود دارد که سر به فلک کشیده است. آیا لاشایی به درخت زندگی یا مرکز زمین اشاره می کند؟ این اثر غرب و شرق، گذشته و حال و از همه مهم تر حسى از جهان شمولى نمادهايى را كه در طول زمانها و جغرافیاهای فرهنگی تجربه شدهاند به هم پیوند می دهد. همان طور که

مانه بیش از بقیه مدل های باستانی را گرفته و مدرنشان کرده است، لاشایی نیز مدل های

اروباد راگ فته و آنها را ایرانی کرده است.







این موضوع را می توانیم در بحث از برداشت سوم که مهم ترین برداشت از برداشت سه گانه از ضیافت ناهار مانه است، روشن کنیم. در این مورد، لاشایی تصویری عکاسانه از دو مرد جوان ایرانی و یک زن ایرانی (که ردایی به تن دارد) را بر روی زمینهای از نوشتههای تکرارشوندهای از عبارت «صبحانه در پارک ملت» قرار میدهد. شخصیتها هرچند از نظر ترکیب به اثر ضیافت ناهار شبیهاند، اما هماکنون همه چیز ایرانی است و زمینه نیز به واسطه نوشتهها ایرانی شده است (تصویر ۶).

افرون بر این، اگر ضیافت ناهار به پایان اروپای قدیم و آغاز اروپایی جدید اشاره دارد، لاشایی با اقتباس از آن و ایرانی *ک*ردنش، به پایان هنر اروپایی در ایران و آغاز تعین گرایی زیبایی شناسانه ایرانی اشاره می کند. همان طور که گفتم، اگر این اقتباس ها باز آفرینی و بازخوانیهایی از اثری باشند که خود اقتباسی از اثر دیگریاست، پس به تغییری در طول زمان اشاره دارند و به تغییری در تعریف ارزشها و دیدگاههای زمان اقتباس کننده. دگردیسی ایزدان باستانی به انسانهای مدرن و دگردیسی همان انسانهای مدرن به مردم عادی ایرانی نشانه هیجان انگیزی از آزادشدن و رهایی هنر ایرانی از قید هنر اروپایی است. مانه قطعاً ترتیب سببی را از ایزدان به انسانها معکوس کرده است و لاشایی آن را از اروپایی به ایرانی برگردانیده است.

# طبیعت در برابر موجودات

تضاد بین دید لاشایی به طبیعت و نگاهش به هستی آشکار است. طبیعت در نقاشی او انتزاعی، لذت بخش، راز أمیز، دستنیافتنی، آزاد و نقاشانه است. ممکن است کسی غریزی و احساسی بودن را هم به آن بیفزاید. اما از طرف دیگر انسانها و جانوران بهخوبی تعریف شدهاند. آنها محدود و مشخص شدهاند. اگر طبیعت لاشایی دستنیافتنی است، در عوض موجوداتش مناسب نظام نامگذاری هســتند. موجودات در نقاشیهای لاشایی بهواسطه قیافههای واقع گرایانهای که دارند، حس نوعی از نظم فرهنگی را از خود بروز میدهند و متضمن ساختارهای منطقی اند و قابل سنجش به نظر می رسند. به دیگر سخن، طبیعت در نقاشیهای او حسی از خصیصه ازلی را یاداور می شود. برای مثال کالاغها موجوداتی اندیشمند هستند و نسبت به نور باطنی سرسخت و ناپذیرا، خرگوشها قربانیان ایدئولوژی هستند و انسانها هم به انواع مختلف ظاهر می شوند، از دلقک گرفته تا سیاست مدار. اثر خرگوش در سرزمین عجایب لاشایی ملهم است از اثر آلیس در سرزمین عجایب از آن لوئیس کارول است، که مجموعهای از ۶ نقاشی است با ویدئویی ۴ دقیقه و ۳۰ ثانیهای که بر تخیل نقاشی شده خود تابانده است. اولین بخش خر گوش در سرزمین عجایب کارتونی است از دو خرگوش که با یکدیگر آشنا میشوند و بچهای هم دارند. دومین بخش کارتون بر نقاشیاش تابانده می شود، یعنی زاغی که دارای شخصیت ایدئولوژیکی است که به پدر و يسر ملحق مي شود (تُتو، دلقك ايتاليايي و پسرش نينتو) – هردو شخصيت از فيلم شاهين هاو

گنجشکها ٔ ساخته پیر پائولو پازولینی در سال ۱۹۶۶ برگرفته شدهاند (تصاویر ۸-۷). البته در فیلم پازولینی تفاسیر سیاسی از زاغ رعایایی را که او را می کشند و می خورند آزار می دهد. اما زاغ در دنیای لاشایی مثل قهرمان رمان هنرمند گرسنه کافکا زنده میماند. با وجود این، هنرمند گرسنه کافکا از گرسنگی به خود می پیچید چون نمی توانست آنچه را که دوست داشت بخورد پیدا کند و اما به نظر میرسد که زاغهای لاشایی (که هماکنون کلاغاند) هرچه پیش آید میخورند. در بخش سوم خرگوش به دهان گربه خندان ۱ می پرد که هیکلش مانند نقشه ایران است. حالا خرگوشها زادوولد می کنند و سرزمین ایران را اشغال می کنند. در بخش چهارم، زاغها به کلاغ مبدل می شوند و بر سر بشقابهایی که توسط صنیعالملک طراحی شدهاند، سور چرانی می کنند (تصویر ۹). سپس کلاغها با کتاب و عصایی در دست خرگوش گرسنه را می ترسانند و او را مجبور به ترک محل می کنند. در بخش پنجم، خرگوش به نخستوزیر اسبق ایران، دکتر محمد مصدق میپیوندد و با مردی به صحبت مینشیند که همه چیز امروز را «غیرعادی» میبیند. قرار است ما از این همنشینی های نامربوط چهچیزی را گرد آوریم؟ دکتر مصدق فرد نگون بختی است که نتوانست به تصوراتش در دنیایی آکنده از دیوانگی و آزمندی جامه عمل بپوشاند. علاوه بر این، در این میان، آفریدههای لاشایی طبیعتی را اشغال می کنند که ورای درک و تقریب فکریشان است. خرگوشهای او اغلب شبیه شخصیتهایی هستند که گرفتار نیرویی قدرتمند و رازآمیز شدهاند و از فاصلهای عاطفی به مشاهده طبیعت مشعول اند. تقریباً این چنین به نظر می رسد که طبیعت و آفریده ها در آثار لاشایی از دو منبع مجزای سببیّت نشأت گرفتهاند (تصویر ۱۰).

حال این چهچیزی است که این گوناگونی را این قدر همزیستانه و حتی منسجم می کند؟ در ظاهر حسهای هستی گرایانه مختلف وسیعی که بین انسان و طبیعت وجود دارند باید ناهمخوانی عاطفی و بصری مشخصی را بروز دهند. و این بدان دلیل نیست که این موضوع به چگونگی زیست ما مربوط است. ما به واسطه قصهها و داستانهایمان، هم در زمان و هم در مکان، نزدیکبین (عاری از آیندهنگری) و سرد و بیعاطفه شدهایم. هرچند که شیفته طبیعت ماندهایم، اما روندگی و سیلان طبیعت را نادیده میانگاریم. به خرگوشهایش بنگرید! اگرچه اسیر محدودیتهای خودشان هستند، اما این منظره شگفتانگیز بهسادگی آنها را حیران کرده است.

در انتهای این تحلیل باید گفت که چیزی کاملاً پستمدرن در اینجا به چشم میخورد. در زیر این نمای آراسته از تخیلات لاشایی، گفتههایی از کیرکگارد و نیچه وجود دارند که دانش مطلق مسبب رخوت است و این یک بیماری است. زاغ او به بهترین وجه این دیدگاه را مینمایاند و خرگوشهای ناوارد قربانیان بی گناه این زاغاند. دانش مطلق بهسان روحی است که باید از طبیعت بیرون رانده شود.

### همزمانی در برابر درزمانی

نمایش ویدئوهای لاشـایی بر بومهای نقاشـی نمایشهایی از خوانشها و ادراکات درزمان٬٬ و همزمان ۱۲ اند. این آثار سپهر ادراک را در طول زمان (موسیقی، فیلم، رمانهای خواندنی) با سپهر آنی فهم (یک بوم نقاشی شده، عکس شخصی که می شناسیمش و غیره) در هم می آمیزند. ویدئوی عاشقانه لیلی و مجنون اثری درزمانی است. این اثر مثل یک سمفونی اجرا می شود و باید در طول یک بازه زمانی فرضی جذب شود. در حالی که پس زمینه نقاشی هم زمان است. بنابراین حرکت و تغییر در برابر طراحی ثابت و لاتغیری، موسیقی وار به اجرا درمی آیند. این تدبیر مثل تولیدات تئاتری با یک هشدار جدی همراه است. آنها میعادگاه و بافتی را خلق می کنند که بازشکافی داستان در آن بافت باورپذیر می شود. با وجود این، برای مثال در لیلی و مجنون لاشایی، طراحی انجام شده نه در حاشیه داستان است و نه آن را تشریح می کند. اگر اتفاقی هم میافتد، در واقع این است که خود را بیش از پیش رمزامیز کند. نقاشیهای پسزمینه راز عشق و ارتباطشان را بزرگنمایی میکند. در ابتدا، مجنون را درحالی که به تنهایی خفته است نشان می دهد و سپس لیلی به مجنون اناری تعارف می کند که دانههایش فرو می افتند و بر روی زمین می غلتند. و سرانجام این دو عاشق در آغوش یکدیگرند. و در این هنگام، سگی، که شاید نماد وفاداری باشد، در صفحه نقاشی راه می رود و این عاشقان را نادیده میانگارد. علاوه بر این، انگار بهغیر از همآغوشی لیلی و مجنون نسخه دونفری لاشایی برداشتی از ضیافت ناهار مانه باشد.

7- Frideh Lashai, Prelude to Rabbit in Wonderland (2010), still from projected video on painting, 4, ed. of 7+2 AP, oil, acrylic and pencil on canvas, sound, 180×200 cm, collection of Mr. & Mrs Tehrani, Tehran.

۷- فریده لاشایی، پیش در آمدی بر خر گوش در سرزمین عجایب (۱۳۸۹)، نمایی از انیمیشن تابانده شده بر روی نقاشی، ۴دقیقه، رنگروغن، اکریلیک و مداد روی بوم همراه با صدا، ۲۰۰×۱۸۰ سانتیمتر، مجموعه آقا و خانم تهرانی، تهران.

اثر لیلی و مجنون صحنهای از بهشت عدن است. تمام نشانههای بهشتی مُثبت وجود دارند: عشــق، انار (نماد بهشت و خون عاشقان فداشونده)، سگ (نمـاد وفاداری) و طبیعـت (ایزدبانوی برهنه). آیا این نسـخه جدیدی از اثر ازدواج أرنولفینی یان وان ایک است؟ شکاف ژرفبین زن دربنڈ در ازدواج اًرنولفینی (که نسبت به شوهر خویش رفتاری نوکرمآبانه دارد) و زن رهاشده در اثر لیلی و مجنون لاشایی خارق العاده است. از طریق این مقاله می خواهم بگویم که بهخوبی از پیام لاشـایی راجع به ادراکات ناهماندیشـانهمان آگاه بودم؛ یعنی طبیعت و انسان. و بااینهمه، از نظر من، اثر لیلی و مجنون او بر این کشندگی دیدگاهها و شوق و ذوق ناهماندیشانهمان چیره گشته است.

آثار فریده لاشایی آن چنان پیچیدهاند که مطالعه و درک آنها با چند مقاله کوتاه میسر نیست. پژوهشهای محققانه در مورد آثارش و نیز هنر معاصر ایرانی رو به فزونی است و امیدوارم هرچه زودتر مطالعه جامعی به آثار او اختصاص یابد. ■

ترجمه شروین معظمی گودرزی

پینوشتها:

۱ – امین مقدم از چگونگی خطوط قرمز که بیانگر ردپای خون در تاریخ ایرانیان است، صحبت

Farideh Lashai, Rabbit in Wonderland, Press Release, Gallery sabelle Van Den Evnde, Dubai, 2010.

۲- برای مقاله بسیار جذابی در مورد اهمیت درختان در هنر لاشایی، نک: Nima Sagharchi, I don't want to be a tree; I want to be its meaning. catalogue of Exhibition, Contemporary Istanbul, 2008. - Manet's Luncheon on the Grass (Déjeunersurl'herbe)

4- Salon des Réfuses exhibition of 1863

۵ - برای ضیافت ناهار در چمنزار مانه نک:

King, Ross, The Judgment of Paris, New York, 2006 and Hayes, Paul Tucker, Manet's Le Déjeunersurl'herbe, Cambridge University

- metaphysical

۸- در اینجا به خلاصهای بسنده می کنم چراکه آشوک آدیسو قبلاً به این گامها در مقالهاش In the Land of Wonders, catalogue of Exhibition,

Gallery Isabelle Van Den Eynde, Dubai, 2010, pp. 2-19. )- The Hawks and the Sparrows (Uccellaci e uccellini, 1966)

۱۰ – گربه خندان یکی از شخصیتهای داستان آلیس در سرزمین عجایب است. نام انگلیسی این شخصیت Cheshire cat است.

12- synchronic.

